
Dr. Friedrich Emanuel Wieser 

Verwundungen 
Eine Predigt zur Passionszeit mit Jesaja 53,1-11. 

 

„Fürwahr, er trug unsere Krankheit und lud auf sich unsere Schmerzen. Wir aber hielten ihn für 
den, der geplagt und von Gott geschlagen und gemartert wäre. Aber er ist um unsere Missetat 
willen verwundert und um unsere Sünde willen zerschlagen. Die Strafe liegt auf ihm, auf das 
wir Frieden hätten, und durch seine Wunden sind wir geheilt. Wir gingen alle in die Irre wie 
Schafe und ein jeder sah auf seinen Weg. Aber der Herr warf unser aller Sünde auf ihn.“ 
 

Unsere Betrachtung zu diesem Abschnitt der Heiligen Schrift steht ganz im Zeichen dieses ei-
nen Satzes: „durch seine Wunden sind wir geheilt“. Das Thema kann leicht sentimental miss-
verstanden werden. Es ist aber ein sehr ernstes, nicht etwa ein religiös verquertes, sondern ein 
existenzielles Thema. Es kann sehr persönlich werden. Anselm Grün schreibt in einer seiner 
Schriften: „In der geistlichen Begleitung begegne ich Männern und Frauen, die in ihrer Kindheit 
verletzt worden sind. Die einen bleiben in ihren Wunden stecken, die anderen reifen daran und 
werden durch sich stärker und lebendiger. Die Verletzungen allein können also nicht daran 
schuld sein, ob einer krank oder gesund wird. Offensichtlich kommt es darauf an, wie wir mit 
unseren Wunden umgehen. Wir können immer um die Wunden kreisen, in der Wunde des Un-
geliebtseins wühlen. Aber wir können uns auch aussöhnen mit unseren Wunden.“ 

Anselm Grün nennt aus seiner Praxis Beispiele für Verwundungen. Er spricht z.B. von der Va-
terwunde. Das ist ein seltsames Wort, aber Anselm Grün beschreibt damit die Situation von 
Menschen, die früh den Vater verloren, ihn nicht gekannt haben. Oder der Vater war emotional 
weg, nicht erreichbar für das Kind.  

Ich zitiere: „Der Vater ist normalerweise der, der einem das Rückgrat stärkt, der einem Mut zum 
Leben, der einem Vertrauen schenkt, etwas zu wagen und anzupacken. Wem diese Erfahrung 
fehlt, der braucht oft genug einen Rückgrat-Ersatz. Und das ist die Ideologie, die starre Norm, 
hinter der er sich versteckt. Und er wird oft von einem starken Misstrauen geplagt. Er hat Au-
toritätsprobleme. Misstrauen jeder Autorität gegenüber rührt oft von einer negativen Vaterer-
fahrung.“ 

Entsprechend nennt Anselm Grün auch eine Mutterwunde und beschreibt sie so: „Die Mutter 
schenkt dem Kind Geborgenheit und vorbehaltlos Liebe. Die Mutter vermittelt dem Kind, dass 
es in dieser Welt willkommen ist. Auf diese Weise entsteht im Kind Urvertrauen in das Leben. 
Eine Mutter, die zu sehr mit sich selbst beschäftigt ist, kann diese Geborgenheit nicht schenken. 
Wer die Erfahrung nicht machen kann, dass er rundherum liebenswert ist, wer sich nicht auf die 
Liebe seiner Eltern verlassen kann, der leidet oft an einer narzisstischen Störung. Er ist uner-
sättlich in seinem Hunger nach Liebe, Beachtung und Zuneigung. Niemand kann ihre Bedürf-
nisse nach Liebe erfüllen. Sie erleben in ihren Beziehungen ständige Enttäuschungen.“ 

Anselm Grün liest noch weitere Beispiele auf, wie Menschen Verwundungen abbekommen und 
ins Leben mitnehmen: „Wenn Mädchen von ihrer Mutter als Vertraute gebraucht werden, um 
sich auszuweinen. Solche Frauen konnten nie wirklich Kind sein. Sie finden nur Bestätigung, 
wenn sie sich für andere aufopfern und können sich nichts gönnen.“ Kinder werden verletzt, 



wenn sie zu früh Verantwortung übernehmen müssen. „Eine Frau erzählte mir,“ sagt Anselm 
Grün, „als Älteste hätte sie schon mit sieben Jahren für die ganze Familie kochen müssen, und 
sie hätte es der Mutter nie recht gemacht. Und nun kann sie es ihr ganzes Leben lang niemand 
recht machen. Sie erlebt ständig Druck und Verurteilung und kann sich nicht abgrenzen.“ 

Wir wissen und haben, Gott sei Dank, das Tabu aufgelöst: körperlicher und seelischer Miss-
brauch, emotionaler Missbrauch. Er besteht darin, den anderen unter emotionalen Druck zu 
setzen. Das kann so aussehen, dass man dem Kind mit Liebesentzug droht, wenn es nicht das 
tut, was man von ihm möchte. 

Wir können es bei diesen Beispielen bewenden lassen. Es ging mir aber nur darum erkennbar 
zu machen, was mit Verwundungen gemeint ist und dass das keineswegs ein religiöses Son-
derthema, sondern ein tiefes existenzielles Problem ist. 
 

Wie soll man mit diesen Verwundungen umgehen? 

Wenn wir nichts tun, dann bestimmen die Wunden, die wir mitgebracht haben, unser Verhalten. 
Wir neigen dazu, das, was uns verletzt hat, an andere weiterzugeben. Generell kann es zu einer 
vorwurfsvollen Haltung gegen die anderen, gegen das Leben als solches, kommen.  

Eine weitere mögliche Reaktion ist das sogenannte By-passing. By-passing heißt, dass ich eine 
unerlaubte Abkürzung nehme. In unserem Zusammenhang könnte das so aussehen: man schaut 
die Wunder nicht an, sondern klebt sofort ein frommes Pflaster darauf. Menschen treten die 
Flucht nach vorne an, etwa in eine geistliche Intensität, die die anderen als unnatürlich und 
unangenehm empfinden, - und dann doch eingeholt werden vom Zorn über das Leben, wie es 
gelaufen ist, wie es ihnen mitgespielt hat, was es ihnen schuldig geblieben ist. 
 

Was ist dann ein guter Weg? 

Der gute Weg ist, unsere Verwundungen als zu uns gehörig erkennen und annehmen. 

Noch einmal Anselm Grün: „Viele meinen, Therapie würde darin bestehen, dass die Wunden 
völlig zuheilen, dass wir nichts mehr mit ihnen zu tun haben, aber das ist ein Idealbild, das der 
Wirklichkeit nicht gerecht wird. In Wirklichkeit geht es darum, dass die Wunden verwandelt 
werden und dass ich anders mit ihnen umgehe, dass ich nicht mehr von ihnen bestimmt werde, 
sondern dass sie zu einer Chance werden, mich mehr als Mensch zu erleben und offen zu wer-
den für Gott. Dann geht es darum, sich mit den Wunden auszusöhnen und die Verantwortung 
für die eigene Vergangenheit zu übernehmen. Anstatt immer über die Verletzungen zu jammern, 
nehme ich sie an. Ich versuche, Ja zu sagen zu mir mit meiner Vergangenheit. Nur so kann ich 
getrost in die Zukunft schauen und meinen Weg in der Gegenwart gehen.“ 

In einem anderen Buch fand ich die Phrase, „die schmerzlichen Seiten seiner Lebensgeschichte 
umarmen“. Vor langer Zeit sprach mich ein Freund darauf an, wie ich die Adoption unseres 
Sohnes erlebt hätte. Darüber will ich jetzt nicht sprechen. Aber mein Freund, Vater von zwei 
leiblichen Kindern, sagte: Auch für leibliche Eltern kommt nach der Geburt der Moment, wo 
sie das Kind adoptieren, wo man durchflutet wird von der Einsicht: Das ist mein Kind, das ist 
jetzt mein Leben, es gehört zu mir. Und innerlich oder äußerlich geht das dann mit der Bewe-
gung einher, das Kind in einer ganz eigenen Art zu umarmen. Davor hält man es, aber oft ein 
bisschen ratlos. Wer nimmt mir das ab? - Nein, es kommt der Moment, wo wir das Kind umar-
men: „Du gehörst zu mir!“ 



Dieses Bild können wir nun auch auf mitgebrachte Verwundungen übertragen. Wir sollen sie 
nicht hilflos halten, sondern wir sollen sie nun umarmen: „Das gehört zu mir wie meine Augen-
farbe. Es wird mich mein Leben lang zeichnen und auch schmerzen.“ Dass das nicht leicht ist, 
wird nachvollziehbar, wenn man bedenkt, was Menschen an Erfahrungen, an zugefügtem Leid 
oder auch an ererbten Behinderungen mit sich bringen.  

Adrian Plass, ein bekannter christlicher Humorist und Buchautor, hat ein sehr schmerzliches 
Buch geschrieben. Es heißt: Die steile Himmelsleiter. Darin beschreibt er seinen Werdegang. 
Wie er Verwundungen in seinem Leben überspielt hat, wie er zum christlichen Fernsehmode-
rator und Strahlemann wurde und wie es ihn eines Tages zerrissen hat, wie er in einer Telefon-
zelle mit der Faust das Glas zertrümmert hat und mit Blaulicht ins Krankenhaus eingeliefert 
wurde, danach in die psychiatrische Klinik. Seine Verwundungen hat er überspielt und sie sind 
eines Tages in ihm explodiert. Nach seiner Genesung hat er sich schonungsloser Ehrlichkeit 
verschrieben und geht humorvoll und irritierend gegen alles fromme Getue an. 

Es besteht kein therapeutischer Leistungsdruck, die Wunden zu eliminieren, sondern wir sollen 
uns damit aussöhnen. Wir sollen Verantwortung für das verletzte Kind in uns übernehmen und 
gut für es sorgen. Vielleicht müssen wir noch trauern. Es dauert oft lange, bis sich jemand mit 
seinen Wunden ausgesöhnt hat. 
 

Nun aber zu einem anderen ergänzenden Gesichtspunkt: Unsere Verwundungen sind auch eine 
Chance für andere. 

James Fleming, langjähriger und ehrwürdiger Pastor der First Baptist Church Richmond, war 
vor vielen Jahren mit seiner Frau auf einer Konferenz, an der ich teilnahm. Sie erzählten uns, 
dass sie kürzlich ihren erwachsenen Sohn durch Krebs verloren hatten. James Fleming knüpfte 
daran die Frage: Was hat ihnen am meisten geholfen in dieser schweren Zeit? Und die Antwort: 
Es war bestimmtes Ehepaar, denn sie hatten das Gleiche durchgemacht. Und James Fleming 
prägte die Redewendung „They had been there“. Und solche, die „schon dort gewesen sind“, 
können anderen auf unvergleichbare Weise nahe sein, die das gleiche Leid durchleben.  

Das ist die Chance und die Berufung, die in unseren Wunden liegen können. Andrew Nouwen 
sagt: „Meine Geschichte kann zu meinem einmaligen Charisma werden, zu einer Berufung, wie 
meine Geschichte fruchtbar werden kann für mich und für andere.“ 
 

Wir kehren zurück zu den Worten vom leidenden Gottesknecht. „In seinen Wunden sind wir 
geheilt.“ 

Karfreitag ist eine große, klaffende Wunde. Christus auf seinem ganzen Weg und in seinem 
Geschick ist wie eine große Wunde Gottes. Denken wir, was Gott alles an Leid, an Misshand-
lung, an Spott, an Verleumdung in sich aufgenommen hat, bis hin zum Kreuz, und Gottes 
schmerzliche Trauer im Sterben von einem Teil von sich selbst, von seinem Sohn. 

Was für eine Wunde! Aber diese Wunden haben nicht dazu geführt, dass Gott sich verschlossen 
und zurückgezogen hätte. Die klaffenden Wunden, sie sind die Stellen geworden, an denen uns 
Gott ganz nahe ist. Nirgendwo sind sich Gott und Mensch so nahe, so vertraut, wie in den 
Wunden Jesu. Nirgendwo versteht uns Gott so tief und empfindsam, wie in den Wunden und 
Nägelmalen Jesu.  



Noch einmal Anselm Grün: „Die Wunden verbinden mich mit dem Nächsten, sie machen mich 
sensibel für ihre Nöte, sie lehren mich Barmherzigkeit mit mir selbst und mit den anderen. Ich 
werde die Wunden der anderen nicht schonungslos aufdecken, sondern genauso mild und be-
hutsam mit ihnen umgehen wie mit den eigenen. Die Wunde kann uns durchlässig machen für 
Gott. Wir möchten für Gott gerade in unseren Stärken durchlässig sein. Aber das Geheimnis 
seiner Gnade besteht darin, dass Gott gerade auch durch unsere Wunden, durch unsere emp-
findlichsten Stellen hindurch sein Heil an Menschen wirken kann. Das ist es wohl, was Paulus 
von Gott hört: Lasst ihr an meiner Gnade genügen, denn meine Kraft ist im Schwachen mäch-
tig.“ 
 

Wir stehen vor den Stationen der Passionsgeschichte und schließlich vor dem Kreuz.  Wir hören 
den Spott, wir hören das Gejohle, wir hören das Schluchzen der Freunde und Angehörigen Jesu. 
Die Wunden des Geschundenen und Gekreuzigten sind keine zur Schaustellung, kein Zündstoff 
für religiöse Empörung, kein Justizskandal. Jede Wunde an Jesu Leib, jede Wunde in seiner 
Seele und seinen Geist eingegraben, ist eine offene Tür zum innersten Wesen Gottes, zum mit-
leidenden, barmherzigen Gott. In diese Wunde kann ich, kannst du, die eigene Verwundungen 
legen In diesem wortlosen Verstehen zwischen dem verwundeten Gott und dem verwundeten 
Menschen können wir lernen, unsere Geschichte anzunehmen. 

„Fürwahr, er trug unsere Krankheit und lud auf sich unsere Schmerzen. Wir aber hielten ihn für 
den, der geplagt und von Gott geschlagen und gematert wäre. Aber er ist um unsere Missetat 
willen verwundert und um unsere Sünde willen zerschlagen. Die Strafe liegt auf ihm, auf das 
wir Frieden hätten. Und durch seine Wunden sind wir geheilt.“ 

Amen 


