Dr. Friedrich Emanuel Wieser

Verwundungen

Eine Predigt zur Passionszeit mit Jesaja 53,1-11.

,Furwahr, er trug unsere Krankheit und lud auf sich unsere Schmerzen. Wir aber hielten ihn fiir
den, der geplagt und von Gott geschlagen und gemartert wére. Aber er ist um unsere Missetat
willen verwundert und um unsere Siinde willen zerschlagen. Die Strafe liegt auf ihm, auf das
wir Frieden hétten, und durch seine Wunden sind wir geheilt. Wir gingen alle in die Irre wie
Schafe und ein jeder sah auf seinen Weg. Aber der Herr warf unser aller Siinde auf ihn.*

Unsere Betrachtung zu diesem Abschnitt der Heiligen Schrift steht ganz im Zeichen dieses ei-
nen Satzes: ,,durch seine Wunden sind wir geheilt”. Das Thema kann leicht sentimental miss-
verstanden werden. Es ist aber ein sehr ernstes, nicht etwa ein religios verquertes, sondern ein
existenzielles Thema. Es kann sehr personlich werden. Anselm Griin schreibt in einer seiner
Schriften: ,,In der geistlichen Begleitung begegne ich Méannern und Frauen, die in ihrer Kindheit
verletzt worden sind. Die einen bleiben in ithren Wunden stecken, die anderen reifen daran und
werden durch sich stirker und lebendiger. Die Verletzungen allein kdnnen also nicht daran
schuld sein, ob einer krank oder gesund wird. Offensichtlich kommt es darauf an, wie wir mit
unseren Wunden umgehen. Wir kdnnen immer um die Wunden kreisen, in der Wunde des Un-
geliebtseins wiithlen. Aber wir konnen uns auch ausséhnen mit unseren Wunden.*

Anselm Griin nennt aus seiner Praxis Beispiele fiir Verwundungen. Er spricht z.B. von der Va-
terwunde. Das ist ein seltsames Wort, aber Anselm Griin beschreibt damit die Situation von
Menschen, die frith den Vater verloren, ihn nicht gekannt haben. Oder der Vater war emotional
weg, nicht erreichbar fiir das Kind.

Ich zitiere: ,,Der Vater ist normalerweise der, der einem das Riickgrat stirkt, der einem Mut zum
Leben, der einem Vertrauen schenkt, etwas zu wagen und anzupacken. Wem diese Erfahrung
fehlt, der braucht oft genug einen Riickgrat-Ersatz. Und das ist die Ideologie, die starre Norm,
hinter der er sich versteckt. Und er wird oft von einem starken Misstrauen geplagt. Er hat Au-
toritdtsprobleme. Misstrauen jeder Autoritit gegeniiber riihrt oft von einer negativen Vaterer-
fahrung.*

Entsprechend nennt Anselm Griin auch eine Mutterwunde und beschreibt sie so: ,,Die Mutter
schenkt dem Kind Geborgenheit und vorbehaltlos Liebe. Die Mutter vermittelt dem Kind, dass
es in dieser Welt willkommen ist. Auf diese Weise entsteht im Kind Urvertrauen in das Leben.
Eine Mutter, die zu sehr mit sich selbst beschiftigt ist, kann diese Geborgenheit nicht schenken.
Wer die Erfahrung nicht machen kann, dass er rundherum liebenswert ist, wer sich nicht auf die
Liebe seiner Eltern verlassen kann, der leidet oft an einer narzisstischen Storung. Er ist uner-
sattlich in seinem Hunger nach Liebe, Beachtung und Zuneigung. Niemand kann ihre Bediirf-
nisse nach Liebe erfiillen. Sie erleben in ihren Beziehungen stindige Enttduschungen.*

Anselm Griin liest noch weitere Beispiele auf, wie Menschen Verwundungen abbekommen und
ins Leben mitnehmen: ,,Wenn Médchen von ihrer Mutter als Vertraute gebraucht werden, um
sich auszuweinen. Solche Frauen konnten nie wirklich Kind sein. Sie finden nur Bestétigung,
wenn sie sich fiir andere aufopfern und konnen sich nichts goénnen.” Kinder werden verletzt,



wenn sie zu frith Verantwortung {ibernehmen miissen. ,,Eine Frau erzdhlte mir,” sagt Anselm
Griin, ,,als Alteste hitte sie schon mit sieben Jahren fiir die ganze Familie kochen miissen, und
sie hitte es der Mutter nie recht gemacht. Und nun kann sie es ihr ganzes Leben lang niemand
recht machen. Sie erlebt stindig Druck und Verurteilung und kann sich nicht abgrenzen.*

Wir wissen und haben, Gott sei Dank, das Tabu aufgeldst: korperlicher und seelischer Miss-
brauch, emotionaler Missbrauch. Er besteht darin, den anderen unter emotionalen Druck zu
setzen. Das kann so aussehen, dass man dem Kind mit Liebesentzug droht, wenn es nicht das
tut, was man von ihm mochte.

Wir konnen es bei diesen Beispielen bewenden lassen. Es ging mir aber nur darum erkennbar
zu machen, was mit Verwundungen gemeint ist und dass das keineswegs ein religidses Son-
derthema, sondern ein tiefes existenzielles Problem ist.

Wie soll man mit diesen Verwundungen umgehen?

Wenn wir nichts tun, dann bestimmen die Wunden, die wir mitgebracht haben, unser Verhalten.
Wir neigen dazu, das, was uns verletzt hat, an andere weiterzugeben. Generell kann es zu einer
vorwurfsvollen Haltung gegen die anderen, gegen das Leben als solches, kommen.

Eine weitere mogliche Reaktion ist das sogenannte By-passing. By-passing heilit, dass ich eine
unerlaubte Abkiirzung nehme. In unserem Zusammenhang kdnnte das so aussehen: man schaut
die Wunder nicht an, sondern klebt sofort ein frommes Pflaster darauf. Menschen treten die
Flucht nach vorne an, etwa in eine geistliche Intensitét, die die anderen als unnatiirlich und
unangenehm empfinden, - und dann doch eingeholt werden vom Zorn iiber das Leben, wie es
gelaufen ist, wie es ithnen mitgespielt hat, was es ihnen schuldig geblieben ist.

Was ist dann ein guter Weg?
Der gute Weg ist, unsere Verwundungen als zu uns gehorig erkennen und annehmen.

Noch einmal Anselm Griin: ,,Viele meinen, Therapie wiirde darin bestehen, dass die Wunden
vollig zuheilen, dass wir nichts mehr mit ihnen zu tun haben, aber das ist ein Idealbild, das der
Wirklichkeit nicht gerecht wird. In Wirklichkeit geht es darum, dass die Wunden verwandelt
werden und dass ich anders mit ihnen umgehe, dass ich nicht mehr von ihnen bestimmt werde,
sondern dass sie zu einer Chance werden, mich mehr als Mensch zu erleben und offen zu wer-
den fiir Gott. Dann geht es darum, sich mit den Wunden auszusdhnen und die Verantwortung
fiir die eigene Vergangenheit zu {ibernehmen. Anstatt immer iiber die Verletzungen zu jammern,
nehme ich sie an. Ich versuche, Ja zu sagen zu mir mit meiner Vergangenheit. Nur so kann ich
getrost in die Zukunft schauen und meinen Weg in der Gegenwart gehen.*

In einem anderen Buch fand ich die Phrase, ,,die schmerzlichen Seiten seiner Lebensgeschichte
umarmen®. Vor langer Zeit sprach mich ein Freund darauf an, wie ich die Adoption unseres
Sohnes erlebt hétte. Dariiber will ich jetzt nicht sprechen. Aber mein Freund, Vater von zwei
leiblichen Kindern, sagte: Auch fiir leibliche Eltern kommt nach der Geburt der Moment, wo
sie das Kind adoptieren, wo man durchflutet wird von der Einsicht: Das ist mein Kind, das ist
jetzt mein Leben, es gehort zu mir. Und innerlich oder &uf3erlich geht das dann mit der Bewe-
gung einher, das Kind in einer ganz eigenen Art zu umarmen. Davor hilt man es, aber oft ein
bisschen ratlos. Wer nimmt mir das ab? - Nein, es kommt der Moment, wo wir das Kind umar-
men: ,,Du gehorst zu mir!*



Dieses Bild konnen wir nun auch auf mitgebrachte Verwundungen iibertragen. Wir sollen sie
nicht hilflos halten, sondern wir sollen sie nun umarmen: ,,Das gehort zu mir wie meine Augen-
farbe. Es wird mich mein Leben lang zeichnen und auch schmerzen.* Dass das nicht leicht ist,
wird nachvollziehbar, wenn man bedenkt, was Menschen an Erfahrungen, an zugefiigtem Leid
oder auch an ererbten Behinderungen mit sich bringen.

Adrian Plass, ein bekannter christlicher Humorist und Buchautor, hat ein sehr schmerzliches
Buch geschrieben. Es heif3t: Die steile Himmelsleiter. Darin beschreibt er seinen Werdegang.
Wie er Verwundungen in seinem Leben iiberspielt hat, wie er zum christlichen Fernsehmode-
rator und Strahlemann wurde und wie es ihn eines Tages zerrissen hat, wie er in einer Telefon-
zelle mit der Faust das Glas zertrimmert hat und mit Blaulicht ins Krankenhaus eingeliefert
wurde, danach in die psychiatrische Klinik. Seine Verwundungen hat er tiberspielt und sie sind
eines Tages in ihm explodiert. Nach seiner Genesung hat er sich schonungsloser Ehrlichkeit
verschrieben und geht humorvoll und irritierend gegen alles fromme Getue an.

Es besteht kein therapeutischer Leistungsdruck, die Wunden zu eliminieren, sondern wir sollen
uns damit ausséhnen. Wir sollen Verantwortung flir das verletzte Kind in uns iibernehmen und
gut fiir es sorgen. Vielleicht miissen wir noch trauern. Es dauert oft lange, bis sich jemand mit
seinen Wunden ausgesohnt hat.

Nun aber zu einem anderen ergdnzenden Gesichtspunkt: Unsere Verwundungen sind auch eine
Chance fiir andere.

James Fleming, langjdhriger und ehrwiirdiger Pastor der First Baptist Church Richmond, war
vor vielen Jahren mit seiner Frau auf einer Konferenz, an der ich teilnahm. Sie erzdhlten uns,
dass sie kiirzlich ihren erwachsenen Sohn durch Krebs verloren hatten. James Fleming kniipfte
daran die Frage: Was hat ihnen am meisten geholfen in dieser schweren Zeit? Und die Antwort:
Es war bestimmtes Ehepaar, denn sie hatten das Gleiche durchgemacht. Und James Fleming
priagte die Redewendung ,,They had been there“. Und solche, die ,,schon dort gewesen sind®,
konnen anderen auf unvergleichbare Weise nahe sein, die das gleiche Leid durchleben.

Das ist die Chance und die Berufung, die in unseren Wunden liegen konnen. Andrew Nouwen
sagt: ,,Meine Geschichte kann zu meinem einmaligen Charisma werden, zu einer Berufung, wie
meine Geschichte fruchtbar werden kann fiir mich und fiir andere.*

Wir kehren zuriick zu den Worten vom leidenden Gottesknecht. ,, In seinen Wunden sind wir
geheilt. *

Karfreitag ist eine grofle, klaffende Wunde. Christus auf seinem ganzen Weg und in seinem
Geschick ist wie eine groBe Wunde Gottes. Denken wir, was Gott alles an Leid, an Misshand-
lung, an Spott, an Verleumdung in sich aufgenommen hat, bis hin zum Kreuz, und Gottes
schmerzliche Trauer im Sterben von einem Teil von sich selbst, von seinem Sohn.

Was fiir eine Wunde! Aber diese Wunden haben nicht dazu gefiihrt, dass Gott sich verschlossen
und zuriickgezogen hitte. Die klaffenden Wunden, sie sind die Stellen geworden, an denen uns
Gott ganz nahe ist. Nirgendwo sind sich Gott und Mensch so nahe, so vertraut, wie in den
Wunden Jesu. Nirgendwo versteht uns Gott so tief und empfindsam, wie in den Wunden und
Négelmalen Jesu.



Noch einmal Anselm Griin: ,,Die Wunden verbinden mich mit dem Néchsten, sie machen mich
sensibel fiir ihre Noéte, sie lehren mich Barmherzigkeit mit mir selbst und mit den anderen. Ich
werde die Wunden der anderen nicht schonungslos aufdecken, sondern genauso mild und be-
hutsam mit ihnen umgehen wie mit den eigenen. Die Wunde kann uns durchléssig machen fiir
Gott. Wir mochten fiir Gott gerade in unseren Stdrken durchldssig sein. Aber das Geheimnis
seiner Gnade besteht darin, dass Gott gerade auch durch unsere Wunden, durch unsere emp-
findlichsten Stellen hindurch sein Heil an Menschen wirken kann. Das ist es wohl, was Paulus
von Gott hort: Lasst ihr an meiner Gnade geniigen, denn meine Kraft ist im Schwachen méch-
tig.”

Wir stehen vor den Stationen der Passionsgeschichte und schlielich vor dem Kreuz. Wir horen
den Spott, wir horen das Gejohle, wir horen das Schluchzen der Freunde und Angehdrigen Jesu.
Die Wunden des Geschundenen und Gekreuzigten sind keine zur Schaustellung, kein Ziindstoff
fiir religiose Emporung, kein Justizskandal. Jede Wunde an Jesu Leib, jede Wunde in seiner
Seele und seinen Geist eingegraben, ist eine offene Tiir zum innersten Wesen Gottes, zum mit-
leidenden, barmherzigen Gott. In diese Wunde kann ich, kannst du, die eigene Verwundungen
legen In diesem wortlosen Verstehen zwischen dem verwundeten Gott und dem verwundeten
Menschen konnen wir lernen, unsere Geschichte anzunechmen.

,Furwahr, er trug unsere Krankheit und lud auf sich unsere Schmerzen. Wir aber hielten ihn fiir
den, der geplagt und von Gott geschlagen und gematert wire. Aber er ist um unsere Missetat
willen verwundert und um unsere Siinde willen zerschlagen. Die Strafe liegt auf ihm, auf das
wir Frieden hitten. Und durch seine Wunden sind wir geheilt.*

Amen



