
Dr. Friedrich Emanuel Wieser 

Vom Glück, seine Schuld ehrlich zuzugeben 
Eine Predigt über Psalm 32 

 
Wir hören Psalm 32 nach der Übersetzung der BasisBibel. (In der Predigt wird auch auf 
Formulierungen anderer Übersetzungen zurückgegriffen.) 
„Glücklich darf sich jeder schätzen, dessen Vergehen vergeben werden, dessen Sünden zuge-
deckt sind. Glücklich zu preisen ist der Mensch, dem der Herr die Schuld nicht anrechnet. So 
täuscht er sich nicht über sich selbst. Doch als ich meine Schuld verschwieg, verloren meine 
Glieder jede Kraft. Ich stöhnte den ganzen Tag. Tag und Nacht spürte ich, wie deine Hand mich 
niederdrückte. Ich lag da wie ein Feld, das die Sommerhitze ausgedörrt hat. Doch dann gestand 
ich dir meine Sünden und versteckte nicht länger meine Schuld. Ich sagte, ich bekenne dem 
Herrn meine Vergehen. Da hast du die Schuld von mir genommen, die ich auf mich geladen 
hatte. Deshalb soll jeder Fromme zu dir beten, wenn er in Bedrängnis gerät. Wenn dann die 
Wellen hochschlagen, wird ihn das Wasser nicht erreichen. Du bist mein Schutz, bewahrst mich 
vor Bedrängnis. Du umgibst mich mit Menschen, die meine Rettung bejubeln. Gott sagt: Ich 
will dir Einsicht schenken, dir den Weg zeigen, den du gehen sollst. Ich will dir folgenden Rat 
geben und dich im Auge behalten: Sei nicht wie das Pferd oder Maultier, die besitzen doch 
keinen Verstand. Mit Zaum und Zügel muss man ihren Eigensinn bändigen, sonst folgen sie dir 
nicht. Wer sich gegen Gott auflehnt, wird viele Schmerzen erleiden. Wer sich aber auf den Herrn 
verlässt, den umgibt seine Güte von allen Seiten. Freut euch über den Herrn und jubelt ihr Ge-
rechten. Seid alle fröhlich, die ihr aufrichtig seid.“ 
 

„Als ich meine Schuld verschweigen wollte…“ (Psalm 32). 

In der vielen vertrauten Luther-Übersetzung heißt der erste Satz: „Wohl dem, dem die 
Übertretungen vergeben sind, dem die Sünde bedeckt ist.“ 

„Wohl dem…“ Man spürt diesem Ausruf förmlich die Erleichterung ab. Der Betende 
taucht aus einer Beklemmung auf, die ihn innerlich zerfressen hat, seine Gedanken in 
Beschlag genommen und alles gelähmt hat. Er hatte Angst, doch dann platzte die un-
glaubliche Erfahrung in sein Leben: „Es war ganz anders, als ich es mir ausgemalt habe! 
Man kann nichts Besseres für sich tun, als denselben Weg zu gehen wie ich,“ sagt der 
Psalmist. Er preist uns seine Entscheidung an und gratuliert uns im Voraus, wenn wir es 
ihm gleich machen. 

„Wohl dem, dem die Übertretungen vergeben sind, dem die Sünde bedeckt ist. Wohl 
dem Menschen, dem der Herr die Schuld nicht zurechnet, in dessen Geist kein Trug ist.“ 

Die biblische Phrase „Wohl dem…“ bedeutet so viel wie: „Herzliche Gratulation an je-
den, der… oder: an jede, die...“ 

Stellen wir uns vor, eines Morgens stürmt ein Kollege ins Büro und ruft: „Ihr werdet es 
nicht glauben, ich habe die beste Erfahrung meines Lebens gemacht! Endlich habe ich 
meine Schuld vor Gott zugegeben, ich bin wie neu geboren.“ 



Wir würden an seinem Verstand zweifeln. Aber wer mit der verschwiegenen Seite ande-
rer Menschen zu tun hat, Ärzte, Psychologen, Seelsorger, werden verständnisvoll ni-
cken. Das Aussprechen der Schuld ist oft Auslöser für seelische Heilung. 

Warum wollte der Psalmist seine Schuld überhaupt verschweigen? 

Schuld ist Schande und schwächt die Position in Familie, Beruf und Gemeinschaft. Das 
positive Bild von sich selbst zerbricht und man befürchtet, dass das Bild, das andere von 
einem haben, noch ärger beschädigt wird. Das Grübeln über die Folgen sinkt als Boden-
satz auf den Grund der Seele und man trägt fortan sein dunkles Geheimnis mit sich 
herum. Es ist der Stolz, der einen dazu bringt, die eigene Schuld zu verschweigen. Man 
will sich schützen, und dazu ist ein Maß an Stolz nötig. Wer sich nicht schützen kann, 
ist ein armer Tropf, andere beginnen auf einem herum zu trampeln. Gewalt in der Ehe 
basiert oft auf dem Muster eines wehrlosen und eines gewalttätigen Partners. 

Doch das Verschweigen hat seinen Preis. „Als ich es wollte verschweigen, verschmach-
teten meine Gebeine durch mein tägliches Klagen. Denn deine Hand lag Tag und Nacht 
schwer auf mir, dass mein Saft vertrocknete, wie es im Sommer dürre wird.“ 

Der Mensch versetzt sich also zurück und beschreibt, wie er zerfressen wurde von der 
peinlich verschwiegenen Schuld. Es fühlte sich an, als ob seine Gebeine verschmachte-
ten und er innerlich austrocknete. 

Immerhin war es dem Beter bewusst, wie es um ihn steht. Das Empfinden dafür kann 
man nämlich auch abtöten, und dann spürt man es nicht mehr, wie es an einem nagt. Die 
Folgenschäden stellen sich dennoch ein. Die vom Psalmisten so bilderreich geschilderte 
Seelenverfassung macht empfindlich. Man fühlt sich schnell angegriffen und wird reiz-
bar, streitsüchtig, rechthaberisch und jähzornig. Mit sich alleine, beginnen die endlosen 
Selbstgespräche, die wir schon erwähnt haben: die Erklärungen, die man für sein Han-
deln sucht, die Rechtfertigung, mit denen man sich verteidigt. Solche Zustände greifen 
auf den Körper über: „Nagen im Gebein“, wie es der Psalmist sagt. Herz-Kreislauf-
Probleme, hoher Blutdruck, Magenerkrankungen, Verspannungen, Kopf- und Glieder-
schmerzen. Verheimlichte Schuld macht krank, raubt die Lebenskräfte und frisst die Zu-
kunft auf. 

Also, was um Himmels willen, kann man tun? 

An diesem Punkt wird der Psalm seltsam einsilbig. Die bilderreiche Schilderung reicht 
kargen Sätzen. „Doch dann gestand ich dir meine Sünde und versteckte nicht länger 
meine Schuld.“ Woche um Woche hatte sich der Beter gequält, malte sich aus, was pas-
siert, wenn er den Schutzschild seiner Leugnung fallen lässt. 

Als er es nicht mehr aushielt, war alles auf einmal ganz einfach: „Ich sagte, ich bekenne 
dem Herrn mein Vergehen. Du hast die Schuld von mir genommen, die ich auf mich 
geladen hatte.“ Wie eine ruhige und gnädige Selbstverständlichkeit hört sich das an, was 
das größte Wunder ist. Wer vor Gott kommt, wird nicht vorgeführt oder bloßgestellt und 



muss kein Donnerwetter über sich ergehen lassen. Mit einem Mal ist alles sehr schlicht: 
„Du hast die Schuld von mir genommen, die ich auf mich geladen hatte.“ 

Nach diesem Satz im Psalm steht das seltsame Wort „Sela“, dessen genaue Bedeutung 
unklar ist. Aus dem Zusammenhang lässt sich aber auf die Bedeutung „Zwischenspiel“ 
schließen. Hier ist Zeit zum Nachdenken des Gehörten eingeplant. Auch wir sollen die 
Erfahrung aus Psalm 32 sinken und nachhallen lassen. Nur so haben wir die Chance, 
uns selbst zu erkennen. 

Die restlichen Zeilen des Psalms sind eigentlich Nachwirkungen der Entscheidung, vor 
Gott rückhaltlos offen zu sein. Das Leben atmet auf und führt in die Weite. Andere sollen 
von der eigenen Erfahrung profitieren: „Deshalb soll jeder Fromme zu dir beten, wenn 
er in Bedrängnis gerät. Wenn dann die Wellen hochschlagen, wird ihn das Wasser nicht 
erreichen. Du bist mein Schutz, bewahrst mich vor Bedrängnis. Du umgibst mich mit 
Menschen, die meine Rettung bejubeln.“ 

Und dann redet Gott. „Ich will dir Einsicht schenken, dir den Weg zeigen, den du gehen 
sollst. Ich will dir folgenden Rat geben und dich im Auge behalten: Sei nicht wie das 
Pferd oder Maultier, die besitzen doch keinen Verstand, mit Zaun und Zügel muss man 
ihren Eigensinn bändigen, sonst folgen sie dir nicht. Wer sich gegen Gott auflehnt, wird 
viele Schmerzen erleiden. Wer sich aber auf den HERRN verlässt, den umgibt seine 
Güte von allen Seiten. Freut euch über den HERRN und jubelt, ihr Gerechten. Seid alle 
fröhlich, die ihr aufrichtig seid.“  

Amen. 


