
Dr. Friedrich Emanuel Wieser 
„Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist.“ 

Von der Stellung zum Nächsten. 
Eine Predigt über Lukas 6,36-42. 

 
„Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist. Und richtet nicht, so werdet ihr auch 
nicht gerichtet. Verdammt nicht, so werdet ihr nicht verdammt. Vergebt, so wird euch vergeben. 
Gebt, so wird euch gegeben. Ein volles, gedrücktes, gerütteltes und überfließendes Maß wird 
man in euren Schoß geben, denn eben mit dem Maß, mit dem ihr messt, wird man euch wieder 
messen. - Er sagte ihnen aber auch ein Gleichnis: Kann auch ein Blinder einem Blinden den 
Weg weisen? Werden sie nicht alle beide in die Grube fallen? Der Jünger steht nicht über dem 
Meister, wenn er vollkommen ist, so ist er wie sein Meister. - Was siehst du aber den Splitter in 
deines Bruders Auge und den Balken in deinem Auge nimmst du nicht wahr? Wie kannst du 
sagen zu deinem Bruder: Halt still, Bruder, ich will den Splitter aus deinem Auge ziehen - und 
du selbst ziehst nicht den Balken in deinem Auge? Du Heuchler, zieh zuerst den Balken aus 
deinem Auge und sieh dann zu, dass du den Splitter aus deines Bruders Auge ziehst.“ 
 

Der Textabschnitt besteht aus einer Abfolge einzelner Sprüche. In der mündlichen Phase 
der Überlieferung waren solche Reihen zum Auswendiglernen typisch, die oft durch 
ähnliche Stichwörter miteinander verbunden waren. 
Diese spezielle Spruchreihe ist so aufgebaut, dass der erste Spruch als Überschrift steht: 
„Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist.“ Es geht demnach in jedem der 
folgenden Sprüche um das menschliche Miteinander unter dem Vorzeichen der Barm-
herzigkeit. Gott ist barmherzig! - das ist der Fixpunkt. Mit dem folgenden werden wir 
in allen Beziehungen auf die Barmherzigkeit verpflichtet. 
 

Was ist denn Barmherzigkeit? 
Barmherzigkeit ist eine Einstellung zum Nächsten, die nicht primär auf rationalen Prin-
zipien beruht, wie Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit, Verdient oder Unverdient. Barm-
herzigkeit ist eine Einstellung zum Nächsten, die dem Herzensimpuls den Vorrang gibt, 
trotz Schwäche, Unfähigkeit, Schuld und Scheitern zu diesem Menschen zu stehen, ja, 
sich ihm besonders zuzuwenden und ihm alle Türen für neue Chancen offen zu halten. 
Aber wir müssen an unserer Definition gar nicht lang herumfeilen, denn die Bibel gibt 
uns eine umfassende Definition in Psalm 103: „Barmherzig und gnädig ist der Herr, 
geduldig und von großer Güte. Er wird nicht für immer hadern, noch ewig zornig blei-
ben. Er handelt nicht mit uns nach unseren Sünden und vergilt uns nicht nach unserer 
Missetat. Denn so hoch der Himmel über der Erde ist, lässt er seine Gnade walten über 
denen, die ihn fürchten. Sofern der Morgen ist vom Abend, lässt er unsere Übertretungen 
von uns sein. Wie sich ein Vater über Kinder erbarmt, so erbarmt sich der Herr über die, 
die ihn fürchten. Denn er weiß, was für ein Gebilde wir sind. Er gedenkt daran, dass wir 
Staub sind.“ 
Dieser letzte Satz scheint mir besonders wichtig. Barmherzigkeit geht davon aus, dass 
wir Menschen fehlerhaft sind, Fehler machen, dass wir schwach, gebrechlich und ver-
suchlich sind, eben Staub. Weil Gott das weiß, begegnet er uns barmherzig. Wenn wir 
das im Blick auf uns selbst und auf unsere Mitmenschen festhalten, werden wir barm-
herzig sein. 
 



Nun folgt eine Spruchreihe, die auf der Logik aufbaut: Was ich dem anderen tue, fällt 
auf mich zurück. Das klingt zunächst wie eine Automatik: „Und richtet nicht, so werdet 
ihr auch nicht gerichtet. Verdammt nicht, so werdet ihr nicht verdammt. Vergebt, so wird 
euch vergeben. Gebt, so wird euch gegeben. Denn eben mit dem Maß, mit dem ihr messt, 
wird man euch wieder messen.“ 
Im Kontext jüdischen Denkens ist diese passivische Ausdrucksweise eine Umschrei-
bung für das Handeln Gottes. Aus Ehrfurcht hat man nicht plapperhaft und inflationär 
das Wort „Gott“ in den Mund genommen, sondern auf verschiedene Weisen umschrie-
ben. Eine davon ist eben das Reden im Passiv. „So werdet ihr nicht gerichtet… so wird 
euch vergeben… so wird euch gegeben.“ Für jüdische Ohren heißt das: Wer so und so 
handelt, dem wird Gott dasselbe tun. 
Nicht ein selbstverständlicher Automatismus steckt hinter den Sprüchen, sondern der 
gerechte und barmherzige Gott steht für die Folgerichtigkeit der Aussagen gerade. Das 
ist ganz klar und verständlich, leuchtet uns aber in der Lebenspraxis keineswegs sofort 
ein. Denn es fordert von uns, dass wir vorausschauend und mit Gott rechnend in das 
Gute investieren. Das ist gar nicht anders lebbar als so, dass wir auf Gott setzen, dass 
wir vertrauen und vertrauensvoll erwarten, dass Gott letztendlich dieses Lebensmotto 
als klug und richtig bestätigt. Nach menschlicher Logik steht ja ein Mensch, der so in 
das Gute investiert, leicht als Träumer, als Naivling, als Idealist auf verlorenen Posten 
da. - Was ich investiere, kommt zurück. Dafür steht Gott gerade. 
 

Nun stoßen wir aber in dieser Reihenfolge von Einzelsprüchen auf zwei schwierige 
Sprüche. Was haben die mit der Überschrift Barmherzigkeit zu tun? 
Ich lese: „Er sagte ihnen aber auch ein Gleichnis. Kann auch ein Blinder einem Blinden 
den Weg weisen? Werden sie nicht alle beide in die Grube fallen? Der Jünger steht nicht 
über dem Meister, wenn er vollkommen ist, so ist er wie sein Meister.“ 
Der erste der eben gelesenen beiden Sprüche, „Kann auch ein Blinder einem Blinden 
den Weg weisen“, nimmt die Unart aufs Korn, andere aus einer Haltung der Überlegen-
heit zu belehren: „Komm, ich nehme dich an der Hand und führe dich.“ 
Es ist eine löbliche Sache, einen Blinden zu führen, nur unmöglich, wenn der, der sich 
selbstbewusst dieser Aufgabe annimmt, selbst blind ist. Blind ist der Blindenführer, der 
das Entscheidende nicht im Blick hat: 
Gott ist barmherzig. 
Ich bin Staub. Ich lebe von Barmherzigkeit.  
Der Mensch neben mir ist Staub. Wir leben gemeinsam von Barmherzigkeit. 
Wer das nicht sieht, der ist blind, der ist unbrauchbar, andere zu leiten. 
 

Aber dann kommt noch der zweite Spruch: „Der Jünger steht nicht über dem Meister. 
Wenn er vollkommen ist, so ist er wie sein Meister.“ 
Mangel an Barmherzigkeit kann aus der irrigen Einschätzung heraus entstehen, dass 
man selbst reifer, gefestigter, überlegen und einfach besser ist als der andere.  
Jesus sagt: Im besten Fall könnt ihr wie der Meister werden. Wer ist der Meister? – 
Jesus! Und Jesus ist der Meister der Barmherzigkeit. 
Wir werden nie über die gemeinsame Grundlage hinauswachsen, dass wir alle auf Barm-
herzigkeit angewiesen sind. Wir können nur so wachsen, dass wir Barmherzigkeit noch 
besser verkörpern und sie in unseren Beziehungen und Begegnungen ausleben. Wenn 
wir die ganze Bibel auswendig kennten und in jeder Situation die entsprechenden 



biblischen Weisungen, Gebote und Verbote zitieren könnten, hätten aber die Barmher-
zigkeit nicht, so wäre das ethisches Getön und harte Richtigkeit, ohne das Herz Gottes 
zu kennen. - Die Überschrift ist und bleibt: Seid barmherzig, wie auch euer Vater barm-
herzig ist. 
 

Nun aber zum quasi „krönenden“ Abschluss der Spruchreihe. „Was siehst du aber den 
Splitter in deines Bruders Auge, und den Balken in deinem Auge nimmst du nicht wahr? 
Wie kannst du sagen zu deinem Bruder: Halt still, Bruder, ich will den Splitter aus dei-
nem Auge ziehen, - und du selbst ziehst nicht den Balken in deinem Auge? Du Heuchler, 
zieh zuerst den Balken aus deinem Auge, und sieh dann zu, dass du den Splitter aus 
deines Bruders Auge ziehst.“ 
Dieser Spruch ist bekannt und wird viel zitiert, auch oft im falschen Zusammenhang. 
Die Bibel zieht daraus nämlich nicht den populären Schluss: Halt dich raus! Kehr vor 
deiner eigenen Tür! Steck deine Nase nicht in fremde Angelegenheiten! 
Jesus selbst verpflichtet uns darauf, aufeinander zu achten. Das geht gar nicht ohne Ein-
mischung. Nur: In welchem Geist bemühen wir uns umeinander? Das ist die Frage. Tun 
wir das von oben herab, mit dem Flair der moralischen Überlegenheit? 
So ein Verhalten ist immer ein Zeichen einer gewissen Beschränktheit. Wer nicht wahr-
nimmt, dass ein Balken in seinem Auge steckt, der hat ein äußerst beschränktes Ge-
sichtsfeld. Er hat große, blinde Flecken, einen Tunnelblick auf die Schwächen des An-
deren, vorbei an sich selbst.  
Wer von der Barmherzigkeit lebt und weiß, dass er nur Staub ist, der wird nicht mit 
leichter Hand gute Ratschläge um sich herum streuen, sondern behutsam anklopfen, 
wenn er oder sie meint, dass man ein Problem ansprechen muss. 
Eine sehr gute praktische Umsetzung des Spruches vom Splitter und vom Balken finden 
wir in Galater 6,1-2: „Liebe Schwestern und Brüder, wenn ein Mensch etwa von einer 
Verfehlung ereilt wird, so helft ihm wieder zurecht mit sanftmütigem Geist, ihr, die ihr 
geistlich seid. Und sieh auf dich selbst, dass du nicht auch versucht werdest. Einer trage 
des Anderen Last, so werde dir das Gesetz Christi erfüllen.“ 
Zurechthelfen in einem sanftmütigen Geist, das ist das Geheimnis, und immer im Blick 
zu behalten: Auch ich kann versucht werden, auch ich stehe nicht über dem, der von 
einer Verfehlung ereilt wurde, dessen Versagen nun vor der Gemeinde offenkundig ge-
worden ist. 
 

Und so lässt sich der große Gedanke, der mit Jesus beginnt, mit dem Apostel abschlie-
ßen: „Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist. Einer trage des Anderen 
Last, so werdet ihr das Grundgesetz Christi für ein Zusammenleben in seinem Geist 
erfüllen.“ 
 

Amen 


