Dr. Friedrich Emanuel Wieser
»Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist.

Von der Stellung zum Néchsten.
Eine Predigt tiber Lukas 6,36-42.

,»Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist. Und richtet nicht, so werdet ihr auch
nicht gerichtet. Verdammt nicht, so werdet ihr nicht verdammt. Vergebt, so wird euch vergeben.
Gebt, so wird euch gegeben. Ein volles, gedriicktes, geriitteltes und iiberflieBendes Mal} wird
man in euren Schof3 geben, denn eben mit dem Mal, mit dem ihr messt, wird man euch wieder
messen. - Er sagte ihnen aber auch ein Gleichnis: Kann auch ein Blinder einem Blinden den
Weg weisen? Werden sie nicht alle beide in die Grube fallen? Der Jiinger steht nicht iiber dem
Meister, wenn er vollkommen ist, so ist er wie sein Meister. - Was siehst du aber den Splitter in
deines Bruders Auge und den Balken in deinem Auge nimmst du nicht wahr? Wie kannst du
sagen zu deinem Bruder: Halt still, Bruder, ich will den Splitter aus deinem Auge ziehen - und
du selbst ziehst nicht den Balken in deinem Auge? Du Heuchler, zieh zuerst den Balken aus
deinem Auge und sieh dann zu, dass du den Splitter aus deines Bruders Auge ziehst.*

Der Textabschnitt besteht aus einer Abfolge einzelner Spriiche. In der miindlichen Phase
der Uberlieferung waren solche Reihen zum Auswendiglernen typisch, die oft durch
dhnliche Stichwdrter miteinander verbunden waren.

Diese spezielle Spruchreihe ist so aufgebaut, dass der erste Spruch als Uberschrift steht:
,,Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist.“ Es geht demnach in jedem der
folgenden Spriiche um das menschliche Miteinander unter dem Vorzeichen der Barm-
herzigkeit. Gott ist barmherzig! - das ist der Fixpunkt. Mit dem folgenden werden wir
in allen Beziehungen auf die Barmherzigkeit verpflichtet.

Was ist denn Barmherzigkeit?

Barmbherzigkeit ist eine Einstellung zum Néchsten, die nicht primér auf rationalen Prin-
zipien beruht, wie Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit, Verdient oder Unverdient. Barm-
herzigkeit ist eine Einstellung zum Néachsten, die dem Herzensimpuls den Vorrang gibt,
trotz Schwiche, Unfdhigkeit, Schuld und Scheitern zu diesem Menschen zu stehen, ja,
sich ihm besonders zuzuwenden und ihm alle Tiiren fiir neue Chancen offen zu halten.
Aber wir miissen an unserer Definition gar nicht lang herumfeilen, denn die Bibel gibt
uns eine umfassende Definition in Psalm 103: ,,Barmherzig und gnédig ist der Herr,
geduldig und von groBer Giite. Er wird nicht fiir immer hadern, noch ewig zornig blei-
ben. Er handelt nicht mit uns nach unseren Stinden und vergilt uns nicht nach unserer
Missetat. Denn so hoch der Himmel iiber der Erde ist, ldsst er seine Gnade walten tiber
denen, die ihn fiirchten. Sofern der Morgen ist vom Abend, lisst er unsere Ubertretungen
von uns sein. Wie sich ein Vater iiber Kinder erbarmt, so erbarmt sich der Herr {iber die,
die ihn fiirchten. Denn er weil3, was fiir ein Gebilde wir sind. Er gedenkt daran, dass wir
Staub sind.*

Dieser letzte Satz scheint mir besonders wichtig. Barmherzigkeit geht davon aus, dass
wir Menschen fehlerhaft sind, Fehler machen, dass wir schwach, gebrechlich und ver-
suchlich sind, eben Staub. Weil Gott das weil}, begegnet er uns barmherzig. Wenn wir
das im Blick auf uns selbst und auf unsere Mitmenschen festhalten, werden wir barm-
herzig sein.



Nun folgt eine Spruchreihe, die auf der Logik aufbaut: Was ich dem anderen tue, fillt
auf mich zuriick. Das klingt zunichst wie eine Automatik: ,,Und richtet nicht, so werdet
ihr auch nicht gerichtet. Verdammt nicht, so werdet ihr nicht verdammt. Vergebt, so wird
euch vergeben. Gebt, so wird euch gegeben. Denn eben mit dem Mal3, mit dem ihr messt,
wird man euch wieder messen.*

Im Kontext jiidischen Denkens ist diese passivische Ausdrucksweise eine Umschrei-
bung fiir das Handeln Gottes. Aus Ehrfurcht hat man nicht plapperhaft und inflationar
das Wort ,,Gott* in den Mund genommen, sondern auf verschiedene Weisen umschrie-
ben. Eine davon ist eben das Reden im Passiv. ,,So werdet ihr nicht gerichtet... so wird
euch vergeben... so wird euch gegeben.* Fiir jiidische Ohren heiflt das: Wer so und so
handelt, dem wird Gott dasselbe tun.

Nicht ein selbstverstindlicher Automatismus steckt hinter den Spriichen, sondern der
gerechte und barmherzige Gott steht fiir die Folgerichtigkeit der Aussagen gerade. Das
ist ganz klar und verstindlich, leuchtet uns aber in der Lebenspraxis keineswegs sofort
ein. Denn es fordert von uns, dass wir vorausschauend und mit Gott rechnend in das
Gute investieren. Das ist gar nicht anders lebbar als so, dass wir auf Gott setzen, dass
wir vertrauen und vertrauensvoll erwarten, dass Gott letztendlich dieses Lebensmotto
als klug und richtig bestdtigt. Nach menschlicher Logik steht ja ein Mensch, der so in
das Gute investiert, leicht als Traumer, als Naivling, als Idealist auf verlorenen Posten
da. - Was ich investiere, kommt zuriick. Dafiir steht Gott gerade.

Nun stoflen wir aber in dieser Reihenfolge von Einzelspriichen auf zwei schwierige
Spriiche. Was haben die mit der Uberschrift Barmherzigkeit zu tun?

Ich lese: ,,Er sagte ihnen aber auch ein Gleichnis. Kann auch ein Blinder einem Blinden
den Weg weisen? Werden sie nicht alle beide in die Grube fallen? Der Jiinger steht nicht
iber dem Meister, wenn er vollkommen ist, so ist er wie sein Meister.*

Der erste der eben gelesenen beiden Spriiche, ,,Kann auch ein Blinder eine_t_n Blinden
den Weg weisen®, nimmt die Unart aufs Korn, andere aus einer Haltung der Uberlegen-
heit zu belehren: ,,Komm, ich nehme dich an der Hand und fiihre dich.*

Es ist eine 16bliche Sache, einen Blinden zu fithren, nur unmdglich, wenn der, der sich
selbstbewusst dieser Aufgabe annimmt, selbst blind ist. Blind ist der Blindenfiihrer, der
das Entscheidende nicht im Blick hat:

Gott ist barmherzig.

Ich bin Staub. Ich lebe von Barmherzigkeit.

Der Mensch neben mir ist Staub. Wir leben gemeinsam von Barmherzigkeit.

Wer das nicht sieht, der ist blind, der ist unbrauchbar, andere zu leiten.

Aber dann kommt noch der zweite Spruch: ,,Der Jiinger steht nicht {iber dem Meister.
Wenn er vollkommen ist, so ist er wie sein Meister.

Mangel an Barmherzigkeit kann aus der irrigen Einschitzung heraus entstehen, dass
man selbst reifer, gefestigter, iberlegen und einfach besser ist als der andere.

Jesus sagt: Im besten Fall konnt ihr wie der Meister werden. Wer ist der Meister? —
Jesus! Und Jesus ist der Meister der Barmherzigkeit.

Wir werden nie iiber die gemeinsame Grundlage hinauswachsen, dass wir alle auf Barm-
herzigkeit angewiesen sind. Wir konnen nur so wachsen, dass wir Barmherzigkeit noch
besser verkorpern und sie in unseren Beziehungen und Begegnungen ausleben. Wenn
wir die ganze Bibel auswendig kennten und in jeder Situation die entsprechenden



biblischen Weisungen, Gebote und Verbote zitieren kdnnten, hitten aber die Barmher-
zigkeit nicht, so wire das ethisches Geton und harte Richtigkeit, ohne das Herz Gottes
zu kennen. - Die Uberschrift ist und bleibt: Seid barmherzig, wie auch euer Vater barm-
herzig ist.

Nun aber zum quasi ,,kronenden‘ Abschluss der Spruchreihe. ,,Was siehst du aber den
Splitter in deines Bruders Auge, und den Balken in deinem Auge nimmst du nicht wahr?
Wie kannst du sagen zu deinem Bruder: Halt still, Bruder, ich will den Splitter aus dei-
nem Auge ziehen, - und du selbst ziehst nicht den Balken in deinem Auge? Du Heuchler,
zieh zuerst den Balken aus deinem Auge, und sieh dann zu, dass du den Splitter aus
deines Bruders Auge ziehst.*

Dieser Spruch ist bekannt und wird viel zitiert, auch oft im falschen Zusammenhang.
Die Bibel zieht daraus ndmlich nicht den populdren Schluss: Halt dich raus! Kehr vor
deiner eigenen Tiir! Steck deine Nase nicht in fremde Angelegenheiten!

Jesus selbst verpflichtet uns darauf, aufeinander zu achten. Das geht gar nicht ohne Ein-
mischung. Nur: In welchem Geist bemiihen wir uns umeinander? Das ist die Frage. Tun
wir das von oben herab, mit dem Flair der moralischen Uberlegenheit?

So ein Verhalten ist immer ein Zeichen einer gewissen Beschranktheit. Wer nicht wahr-
nimmt, dass ein Balken in seinem Auge steckt, der hat ein duBerst beschranktes Ge-
sichtsfeld. Er hat groB3e, blinde Flecken, einen Tunnelblick auf die Schwéchen des An-
deren, vorbei an sich selbst.

Wer von der Barmherzigkeit lebt und weil3, dass er nur Staub ist, der wird nicht mit
leichter Hand gute Ratschldge um sich herum streuen, sondern behutsam anklopfen,
wenn er oder sie meint, dass man ein Problem ansprechen muss.

Eine sehr gute praktische Umsetzung des Spruches vom Splitter und vom Balken finden
wir in Galater 6,1-2: ,,Liebe Schwestern und Briider, wenn ein Mensch etwa von einer
Verfehlung ereilt wird, so helft ihm wieder zurecht mit sanftmiitigem Geist, ihr, die ihr
geistlich seid. Und sieh auf dich selbst, dass du nicht auch versucht werdest. Einer trage
des Anderen Last, so werde dir das Gesetz Christi erfiillen.

Zurechthelfen in einem sanftmiitigen Geist, das ist das Geheimnis, und immer im Blick
zu behalten: Auch ich kann versucht werden, auch ich stehe nicht iiber dem, der von
einer Verfehlung ereilt wurde, dessen Versagen nun vor der Gemeinde offenkundig ge-
worden ist.

Und so ldsst sich der groBe Gedanke, der mit Jesus beginnt, mit dem Apostel abschlie-
Ben: ,,Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist. Einer trage des Anderen
Last, so werdet ihr das Grundgesetz Christi fiir ein Zusammenleben in seinem Geist
erfiillen.*

Amen



