
Dr. Friedrich Emanuel Wieser 

„Mit demselben Maß, mit dem ihr messt…“ 
Eine Predigt über Markus 4,24 

 

Seien wir doch ehrlich: Mit uns selber sind wir viel gnädiger als mit anderen. Bei uns wissen 
wir immer, warum uns dieser und jener Fehler unterlaufen ist, warum wir uns ein falsches 
Datum in den Kalender eingetragen haben, warum wir kurz geistesabwesend waren. Im Blick 
auf uns selber herrscht der Grundsatz: Das kann doch jedem passieren! 
Aber wenn es einen anderen betrifft? Wie schnell empören wir uns dann und prügeln auf je-
den Fehler ein. Da gilt die Regel: So etwas darf einfach nicht passieren! 
Jesus sagt zu seinen Nachfolgern: »Der Maßstab, den ihr an andere anlegt, wird auch für euch 
gelten. Wenn ihr großzügig messt, werdet ihr noch dazubekommen.“ 
Immer wieder erleben wir mit, wie Menschen auf kleinen Fehlern gnadenlos herumtrampeln. 
Ein solches Verhalten hat mit einem Überlegenheitsbedürfnis zu tun. Man will beweisen, dass 
man besser ist als der andere, die andere. Überall begegnen wir dieser Alltagsgnadenlosigkeit 
– nicht zuletzt im Straßenverkehr. 
In seinem Buch „Lebenskunst Vergebung“ geht der christliche Autor und Arzt Martin Grabe 
auf Wege ein, wie wir leichter Einstieg finden in den Prozess der Vergebung, der letztlich 
auch unsere Bitterkeit und Kränkung zur Ruhe bringen wird. 
Einer der guten Wege ist folgender: Wenn wir wenigstens in Teilbereichen so etwas wie 
„Verständnis“ entwickeln für etwas, das andere uns angetan haben, bringt uns das voran. Ver-
ständnis heißt das stille Eingeständnis: „Ich kann manches ansatzweise nachempfinden, wa-
rum der oder die so ausgerastet ist.“ Natürlich stößt ein solchen „Verständnis“ bei ganz 
schweren Erfahrungen an seine Grenzen. 
Das Gegenteil von „Verständnis“ nennt Grabe „Selbstgerechtigkeit“ – und er meint das natür-
lich in einem spezifischen Sinn. Selbstgerechtigkeit ist die Haltung: „So etwas könnte mir nie 
passieren!“ 
Ja, es gibt Bereiche, in denen kein Fehler passieren darf: bei der Hygiene im Krankenhaus, im 
Kontrollraum eines AKWs, im Cockpit eines Passagierflugzeuges. Aber über weite Strecken 
des Lebens können wir doch entspannt Verständnis walten lassen: „Die Liebe ist langmütig 
und freundlich“ (1.Kor 13,4). Langmut, Güte, Großmut sind biblische Varianten zum Begriff 
„Verständnis“: „Fehlermachen ist menschlich!“ 
 

Wir wissen also nur zu gut, was mit Alltagsgnadenlosigkeit gemeint ist. Doch könnte man 
meinen, die allseits erlebte Bissigkeit im Alltag und ständig zuschnappende Kritik aneinander 
seien nebensächlich verglichen mit den großen Problemen dieser Welt. 
Darum überrascht es, dass Jesus sie zu einem so großen Thema macht: „Mit welchem Maß ihr 
messt, wird man euch wieder messen.“ Wollen wir über uns ein Urteil nach Psalm 103? 
„Barmherzig und gnädig ist der Herr (V.8a). Er weiß, was für ein Gebilde wir sind; er gedenkt 
daran, dass wir Staub sind.“ (V.14). Staub, das steht dafür, dass wir unter Belastung nicht 
standhalten können und Fehler machen! 
Wollen wir ein barmherziges und gnädiges Urteil über uns aus Gottes Mund hören? Dann ist 
klar, was Jesus von uns fordert: Wir müssen unsere Mitmenschen gütig, verständnisvoll, 
langmütig und nachsichtig behandeln und beurteilen.  
 

Doch haben wir unseren Text noch nicht ausgeschöpft.  
Bisher sind wir vom Begriff „Maßstab“ ausgegangen. Der wird uns in den modernen Bibel-
übersetzungen nahegelegt und fügt sich gut in die geläufige Redewendung: „an sich oder je-
mand anderen einen Maßstab anlegen“. Wir haben unter diesem Gesichtspunkt schon vieles 



gelernt aus diesem Jesuswort. Doch der Nachsatz „Wenn ihr großzügig messt, werdet ihr 
noch dazubekommen“ passt nicht zum Maßstab, sondern zu einem Messbecher. Solche 
Hohlmaße waren im Alltag Jesu auf den Märkten allgegenwärtig. 
Gehen wir jetzt in unseren Überlegungen von einem Hohlmaß, einen Messbecher, aus, dann 
betrifft der Ausspruch Jesu nicht nur, wie wir andere beurteilen, sondern auch, was wir geben, 
was wir weitergeben: Gutes und Schlechtes, Ehrliches und Mieses, großzügig oder knauserig.  
Diese Dimension kommt in der Parallelüberlieferung in Lukas 6,36-38 voll zum Tragen. Dort 
findet sich unser Ausspruch in andere Jesusworte eingebettet: „36Seid barmherzig, so wie euer 
Vater barmherzig ist. 37Ihr sollt andere nicht verurteilen, dann wird auch Gott euch nicht ver-
urteilen. Sitzt über niemanden zu Gericht, dann wird Gott auch über euch nicht zu Gericht 
sitzen. Vergebt anderen, dann wird Gott auch euch vergeben. 38Schenkt, dann wird Gott auch 
euch beschenken: Ein gutes Maß wird euch in den Schoß geschüttet – festgedrückt, geschüt-
telt und voll bis an den Rand. Denn der Maßstab, den ihr an andere anlegt, wird auch für euch 
gelten.“ 
Der Messbecher, mit dem Getreide, Gemüse, Gewürze oder Beeren abgemessen und dann in 
mitgebrachte Taschen und Körbe geleert werden, bestimmt zwar unseren Alltag nicht mehr 
im selben Maß wie früher. Aber wir kennen das Prinzip. 
Wer auf dem Markt einkauft, kennt den Unterschied, ob die Verkäuferin den gefüllten Mess-
becher noch einmal kräftig auf den Verkaufstisch klopft, bevor sie den Inhalt in den mitge-
brachten Korb schüttet, oder ob sie das nicht tut. 
Als wir in Graz, in der Steiermark, lebten, gingen wir regelmäßig zu einem Gemüsebauern in 
Liebenau, im Süden der Stadt. Die junge Bäuerin war freundlich und großzügig. Wenn sie uns 
die Ware abgewogen und aus dem Messbecher in die Tasche geleert hatte, legte sie nach Er-
halt der Bezahlung, immer noch etwas obenauf: einen Bund Schnittlauch, eine Zwiebel, oder 
einen Salatkopf. Uns ging es dabei gar nicht um den Gratis-Kohlrabi, sondern um den Aus-
druck der Freundlichkeit. Wir fühlten uns nicht nur als Kunden, sondern irgendwie mehr. 
 

Es gibt dreierlei Maß: das trügerische Maß, bei dem mit spitzen Fingern möglichst mit Hohl-
räumen das Gut eingefüllt wird. 
Es gibt das gerüttelte, korrekte Maß, wo der Messbecher noch einmal kräftig auf den Laden-
tisch geklopft wird und man nachfüllt, bis man mit dem Finger darüberstreicht und die ehrli-
che Menge bekommt – „gestrichen voll“. 
Und es gibt das großzügige Maß, wo am Ende eben nicht glattgestrichen wird, sondern der 
„Gupf“ (das ist ein österreichisches Wort, für das ich keine schriftdeutsche Übersetzung ge-
funden habe), der „Gupf“, der Hügel, der obenauf stehenbleibt und wo an der Seite sogar 
noch etwas überfließt. 
 

In der Auslegung der Zehn Gebote in Levitikus 19,35f wird Gott mit den Worten zitiert: „Ich 
bin der HERR, euer Gott. 35Ihr sollt nicht unrecht handeln im Gericht, mit der Elle, mit Ge-
wicht, mit Maß. 36Rechte Waage, rechtes Gewicht, rechter Scheffel und rechtes Maß sollen 
bei euch sein.“ Micha geißelt die Reichen, wenn er in 6,9-10 sagt: „Die Stimme 
des Herrn dröhnt über der Stadt. – Soll ich vergessen, dass ihr auf dem Markt mit gefälschtem 
Maß betrügt? Soll ich vergessen, dass ihr den Messbecher kleiner macht? Verflucht, er leidet 
an Schwindsucht!“ 
 

Der Satz Jesu „Das Maß, das ihr bei andere anwendet, wird auch für euch gelten“, bezieht 
sich also auf alles, was wir von uns an andere weitergeben. Und nun sagt Jesus: Es wird sich 
steigern. Es schaukelt sich auf  – zum Guten oder zum Bösen – und kommt in dieser gestei-
gerten Weise zu uns zurück: „Wenn ihr großzügig messt, werdet ihr noch dazubekommen“ – 
zum Guten oder zum Bösen 



Natürlich will Jesus, dass es das Gute ist, das von uns ausgeht und an Kraft gewinnt und als 
Segen auf uns zurückfällt. Aber die Warnung ist unüberhörbar, dass auch das Miese und 
Kleinliche, das Gemeine, das Hartherzige, das erbarmungslose Urteil und das Böse zu uns 
zurückkehren. 
 

Das macht die Fragen bedrängend: 
• Was geben wir weiter? Jesus nennt bei Lukas konkrete Beispiele: barmherzig sein, nicht 

verurteilen, über niemandem zu Gericht sitzen, anderen vergeben… 
Güte und Verständnis für andere, die eine zweite und dritte Chance brauchen? Hilfe durch 
materielle Güter oder auch durch Zeit, die wir einsetzen und uns engagieren?  
Und wie steht es mit unseren Worten? Was geben wir weiter? Was setzen wir mit ihnen in 
die Welt? Wie breiten sie aus, wie schaukeln sie sich auf, werden von anderen miss-
braucht? 

• In welchem Geist geben wir weiter? Auch hier wird Jesus konkret, wenn er folgende 
Stichwörter nennt: Schenken… Ein gutes Maß, festgedrückt, geschüttelt und voll bis an 
den Rand.« Das spricht dafür, dass es großzügig, wohlwollend, segnend sein soll. 

• Was ist das Maß, mit dem wir messen? Mit dem kleinlichen, vielleicht trügerischen Maß? 
Mit dem ehrlichen, sachlichen Maß? Oder sogar mit dem großzügigen Maß, das über die 
Korrektheit gütig hinausgeht. 

 

Noch etwas müssen wir herausstreichen, bevor wir zum Schluss dieser Predigt kommen: 
Die passivische Ausdrucksweise, die im Original steht und von den alten Übersetzungen auch 
wiedergegeben wird („…man wird euch zumessen“) ist im jüdischen Sprachgebrauch etwas 
Besonderes. Sie ist eine der Möglichkeit, auszusagen, was Gott tut. Hinter der Aussage „man 
wird euch zumessen“ steht der lebendige und heilige Gott. Er ist es, der uns zumessen wird. 
Er ist es, der bewertet, es verstärkt und vermehrt und zu uns zurückbringt.  
So verstanden lautet der Satz: Nach dem Maßstab (von Gnade oder Gnadenlosigkeit, von 
Boshaftigkeit oder aufrichtig gutem Willen, von Kleinlichkeit oder Großzügigkeit), mit dem du 
die anderen behandelst, wird GOTT dich behandeln.  
Im menschlichen Miteinander, in diesem irdischen Dasein, wird vieles von dem ehrlich Gu-
ten, das wir weitergeben, auf uns zurückfallen. Auch von dem Knausrigen und Bösen. Doch 
in diesem irdischen Leben geht die Rechnung beileibe nicht auf. Wie viele Knüppel kommen 
doch aus dem Wald geflogen, in den wir gütig und versöhnlich hineingerufen haben? Wie oft 
kriegen wir noch etwas und noch etwas oben drauf, was wir wirklich nicht auch noch ge-
braucht hätten! 
Wirklich erfüllen werden sich Jesu Worte erst in der Begegnung mit Gott. Und das ist wohl 
die tiefste Absicht Jesu mit seiner eindringlichen Ermahnung: Halte im Vertrauen auf den 
himmlischen Vater daran fest, dass sich das Gute und Großzügige, das Verständnisvolle und 
Hilfsbereite, das von dir ausgeht - „lohnt“!  
Gott selbst steht dafür ein und Er gießt noch seine Fülle obenauf. Diese Fülle besteht jeden-
falls darin, dass Gott alles mit Wohlgefallen und Anerkennung sieht, was jeder und jede gut 
gemeint und vielleicht sogar gut gemacht hat. Wie versöhnlich und beglückend wäre es doch, 
aus Gottes Mund zu hören: „Gut gemacht, mein tüchtiger Sohn. Gut gemacht, meine liebe 
Tochter!“ 
„Mit welchem Maß ihr messt, wird Gott euch wieder messen, ein ehrliches großzügiges Maß 
und noch mehr, dass es sogar überfließt“ (Mk 4,24).                                
Amen 


