Dr. Friedrich Emanuel Wieser
»Mit demselben Mafl3, mit dem ihr messt...*
Eine Predigt iber Markus 4,24

Seien wir doch ehrlich: Mit uns selber sind wir viel gnédiger als mit anderen. Bei uns wissen
wir immer, warum uns dieser und jener Fehler unterlaufen ist, warum wir uns ein falsches
Datum in den Kalender eingetragen haben, warum wir kurz geistesabwesend waren. Im Blick
auf uns selber herrscht der Grundsatz: Das kann doch jedem passieren!

Aber wenn es einen anderen betrifft? Wie schnell empdren wir uns dann und priigeln auf je-
den Fehler ein. Da gilt die Regel: So etwas darf einfach nicht passieren!

Jesus sagt zu seinen Nachfolgern: »Der MaBstab, den ihr an andere anlegt, wird auch fiir euch
gelten. Wenn ihr groBziigig messt, werdet ihr noch dazubekommen.*

Immer wieder erleben wir mit, wie Menschen auf kleinen Fehlern gnadenlos herumtrampeln.
Ein solches Verhalten hat mit einem Uberlegenheitsbediirfnis zu tun. Man will beweisen, dass
man besser ist als der andere, die andere. Uberall begegnen wir dieser Alltagsgnadenlosigkeit
— nicht zuletzt im Straenverkehr.

In seinem Buch ,,.Lebenskunst Vergebung* geht der christliche Autor und Arzt Martin Grabe
auf Wege ein, wie wir leichter Einstieg finden in den Prozess der Vergebung, der letztlich
auch unsere Bitterkeit und Krankung zur Ruhe bringen wird.

Einer der guten Wege ist folgender: Wenn wir wenigstens in Teilbereichen so etwas wie
, Verstindnis* entwickeln fiir etwas, das andere uns angetan haben, bringt uns das voran. Ver-
standnis heif3it das stille Eingestdndnis: ,,Ich kann manches ansatzweise nachempfinden, wa-
rum der oder die so ausgerastet ist.”“ Natiirlich stoBt ein solchen ,,Verstdndnis“ bei ganz
schweren Erfahrungen an seine Grenzen.

Das Gegenteil von ,,Verstindnis* nennt Grabe ,,Selbstgerechtigkeit* — und er meint das natiir-
lich in einem spezifischen Sinn. Selbstgerechtigkeit ist die Haltung: ,,So etwas konnte mir nie
passieren!*

Ja, es gibt Bereiche, in denen kein Fehler passieren darf: bei der Hygiene im Krankenhaus, im
Kontrollraum eines AKWs, im Cockpit eines Passagierflugzeuges. Aber liber weite Strecken
des Lebens konnen wir doch entspannt Verstindnis walten lassen: ,,Die Liebe ist langmiitig
und freundlich® (1.Kor 13,4). Langmut, Giite, Grofmut sind biblische Varianten zum Begriff
,,Verstandnis®: ,,Fehlermachen ist menschlich!*

Wir wissen also nur zu gut, was mit Alltagsgnadenlosigkeit gemeint ist. Doch kdnnte man
meinen, die allseits erlebte Bissigkeit im Alltag und stdndig zuschnappende Kritik aneinander
seien nebensdchlich verglichen mit den groen Problemen dieser Welt.

Darum tiiberrascht es, dass Jesus sie zu einem so grof3en Thema macht: ,,Mit welchem Ma@ ihr
messt, wird man euch wieder messen.” Wollen wir iiber uns ein Urteil nach Psalm 103?
,Barmherzig und gnidig ist der Herr (V.8a). Er weil3, was fiir ein Gebilde wir sind; er gedenkt
daran, dass wir Staub sind.” (V.14). Staub, das steht dafiir, dass wir unter Belastung nicht
standhalten konnen und Fehler machen!

Wollen wir ein barmherziges und gnédiges Urteil iiber uns aus Gottes Mund horen? Dann ist
klar, was Jesus von uns fordert: Wir miissen unsere Mitmenschen giitig, verstindnisvoll,
langmiitig und nachsichtig behandeln und beurteilen.

Doch haben wir unseren Text noch nicht ausgeschopft.

Bisher sind wir vom Begriff ,,Mallstab* ausgegangen. Der wird uns in den modernen Bibel-
iibersetzungen nahegelegt und fiigt sich gut in die geldufige Redewendung: ,,an sich oder je-
mand anderen einen Malstab anlegen®. Wir haben unter diesem Gesichtspunkt schon vieles



gelernt aus diesem Jesuswort. Doch der Nachsatz ,,Wenn ihr groBziligig messt, werdet ihr
noch dazubekommen® passt nicht zum MaBstab, sondern zu einem Messbecher. Solche
HohlmalBe waren im Alltag Jesu auf den Markten allgegenwirtig.

Gehen wir jetzt in unseren Uberlegungen von einem HohlmaB, einen Messbecher, aus, dann
betrifft der Ausspruch Jesu nicht nur, wie wir andere beurteilen, sondern auch, was wir geben,
was wir weitergeben: Gutes und Schlechtes, Ehrliches und Mieses, groBziigig oder knauserig.

Diese Dimension kommt in der Paralleliiberlieferung in Lukas 6,36-38 voll zum Tragen. Dort
findet sich unser Ausspruch in andere Jesusworte eingebettet: ,,*°Seid barmherzig, so wie euer
Vater barmherzig ist. 3"Thr sollt andere nicht verurteilen, dann wird auch Gott euch nicht ver-
urteilen. Sitzt iiber niemanden zu Gericht, dann wird Gott auch iiber euch nicht zu Gericht
sitzen. Vergebt anderen, dann wird Gott auch euch vergeben. 3#Schenkt, dann wird Gott auch
euch beschenken: Ein gutes Mal3 wird euch in den Schof3 geschiittet — festgedriickt, geschiit-
telt und voll bis an den Rand. Denn der MaBstab, den ihr an andere anlegt, wird auch fiir euch
gelten.”

Der Messbecher, mit dem Getreide, Gemiise, Gewiirze oder Beeren abgemessen und dann in
mitgebrachte Taschen und Korbe geleert werden, bestimmt zwar unseren Alltag nicht mehr
im selben MaB} wie frither. Aber wir kennen das Prinzip.

Wer auf dem Markt einkauft, kennt den Unterschied, ob die Verkduferin den gefiillten Mess-
becher noch einmal kriftig auf den Verkaufstisch klopft, bevor sie den Inhalt in den mitge-
brachten Korb schiittet, oder ob sie das nicht tut.

Als wir in Graz, in der Steiermark, lebten, gingen wir regelméBig zu einem Gemiisebauern in
Liebenau, im Siiden der Stadt. Die junge Béiuerin war freundlich und groBziigig. Wenn sie uns
die Ware abgewogen und aus dem Messbecher in die Tasche geleert hatte, legte sie nach Er-
halt der Bezahlung, immer noch etwas obenauf: einen Bund Schnittlauch, eine Zwiebel, oder
einen Salatkopf. Uns ging es dabei gar nicht um den Gratis-Kohlrabi, sondern um den Aus-
druck der Freundlichkeit. Wir fiihlten uns nicht nur als Kunden, sondern irgendwie mehr.

Es gibt dreierlei MaB: das triigerische Maf3, bei dem mit spitzen Fingern mdglichst mit Hohl-
rdumen das Gut eingefiillt wird.

Es gibt das geriittelte, korrekte Mafs, wo der Messbecher noch einmal kréftig auf den Laden-
tisch geklopft wird und man nachfiillt, bis man mit dem Finger dariiberstreicht und die ehrli-
che Menge bekommt — ,,gestrichen voll*.

Und es gibt das grofiziigige Maf3, wo am Ende eben nicht glattgestrichen wird, sondern der
,Gupf* (das ist ein dsterreichisches Wort, fiir das ich keine schriftdeutsche Ubersetzung ge-
funden habe), der ,,Gupf”, der Hiigel, der obenauf stehenbleibt und wo an der Seite sogar
noch etwas iiberflief3t.

In der Auslegung der Zehn Gebote in Levitikus 19,35f wird Gott mit den Worten zitiert: ,,Ich
bin der HERR, euer Gott. **Thr sollt nicht unrecht handeln im Gericht, mit der Elle, mit Ge-
wicht, mit MaB. *Rechte Waage, rechtes Gewicht, rechter Scheffel und rechtes MaB sollen
bei euch sein.“ Micha geiBlelt die Reichen, wenn er in 6,9-10 sagt: ,,Die Stimme
des Herrn drohnt iiber der Stadt. — Soll ich vergessen, dass ihr auf dem Markt mit gefédlschtem
MaB betriigt? Soll ich vergessen, dass ihr den Messbecher kleiner macht? Verflucht, er leidet
an Schwindsucht!“

Der Satz Jesu ,,Das MaB, das ihr bei andere anwendet, wird auch fiir euch gelten®, bezieht
sich also auf alles, was wir von uns an andere weitergeben. Und nun sagt Jesus: Es wird sich
steigern. Es schaukelt sich auf — zum Guten oder zum Bdsen — und kommt in dieser gestei-
gerten Weise zu uns zuriick: ,,Wenn ihr grof3ziigig messt, werdet ihr noch dazubekommen* —
zum Guten oder zum Bosen



Natiirlich will Jesus, dass es das Gute ist, das von uns ausgeht und an Kraft gewinnt und als
Segen auf uns zuriickfdllt. Aber die Warnung ist uniiberhorbar, dass auch das Miese und
Kleinliche, das Gemeine, das Hartherzige, das erbarmungslose Urteil und das Bdse zu uns
zuriickkehren.

Das macht die Fragen bedridngend:

e Was geben wir weiter? Jesus nennt bei Lukas konkrete Beispiele: barmherzig sein, nicht
verurteilen, liber niemandem zu Gericht sitzen, anderen vergeben...

Giite und Verstindnis fir andere, die eine zweite und dritte Chance brauchen? Hilfe durch
materielle Giiter oder auch durch Zeit, die wir einsetzen und uns engagieren?

Und wie steht es mit unseren Worten? Was geben wir weiter? Was setzen wir mit ihnen in
die Welt? Wie breiten sie aus, wie schaukeln sie sich auf, werden von anderen miss-
braucht?

o [n welchem Geist geben wir weiter? Auch hier wird Jesus konkret, wenn er folgende
Stichworter nennt: Schenken... Ein gutes MaB, festgedriickt, geschiittelt und voll bis an
den Rand.« Das spricht dafiir, dass es groBziigig, wohlwollend, segnend sein soll.

e Was ist das Maf3, mit dem wir messen? Mit dem kleinlichen, vielleicht triigerischen Maf3?
Mit dem ehrlichen, sachlichen Maf3? Oder sogar mit dem grofziigigen MaB, das tiber die
Korrektheit giitig hinausgeht.

Noch etwas miissen wir herausstreichen, bevor wir zum Schluss dieser Predigt kommen:

Die passivische Ausdrucksweise, die im Original steht und von den alten Ubersetzungen auch
wiedergegeben wird (,,...man wird euch zumessen®) ist im jlidischen Sprachgebrauch etwas
Besonderes. Sie ist eine der Mdglichkeit, auszusagen, was Gott tut. Hinter der Aussage ,,man
wird euch zumessen* steht der lebendige und heilige Gott. Er ist es, der uns zumessen wird.
Er ist es, der bewertet, es verstiarkt und vermehrt und zu uns zuriickbringt.

So verstanden lautet der Satz: Nach dem Mafstab (von Gnade oder Gnadenlosigkeit, von
Boshaftigkeit oder aufrichtig gutem Willen, von Kleinlichkeit oder Grofziigigkeit), mit dem du
die anderen behandelst, wird GOTT dich behandeln.

Im menschlichen Miteinander, in diesem irdischen Dasein, wird vieles von dem ehrlich Gu-
ten, das wir weitergeben, auf uns zuriickfallen. Auch von dem Knausrigen und Bosen. Doch
in diesem irdischen Leben geht die Rechnung beileibe nicht auf. Wie viele Kniippel kommen
doch aus dem Wald geflogen, in den wir giitig und versdhnlich hineingerufen haben? Wie oft
kriegen wir noch etwas und noch etwas oben drauf, was wir wirklich nicht auch noch ge-
braucht haitten!

Wirklich erfiillen werden sich Jesu Worte erst in der Begegnung mit Gott. Und das ist wohl
die tiefste Absicht Jesu mit seiner eindringlichen Ermahnung: Halte im Vertrauen auf den
himmlischen Vater daran fest, dass sich das Gute und Grofiziigige, das Verstindnisvolle und
Hilfsbereite, das von dir ausgeht - ,,lohnt ‘!

Gott selbst steht dafiir ein und Er gieBt noch seine Fiille obenauf. Diese Fiille besteht jeden-
falls darin, dass Gott alles mit Wohlgefallen und Anerkennung sieht, was jeder und jede gut
gemeint und vielleicht sogar gut gemacht hat. Wie verséhnlich und begliickend wére es doch,
aus Gottes Mund zu horen: ,, Gut gemacht, mein tiichtiger Sohn. Gut gemacht, meine liebe
Tochter!*

,Mit welchem Mal ihr messt, wird Gott euch wieder messen, ein ehrliches grof3ziigiges Mal3
und noch mehr, dass es sogar iiberfliet* (Mk 4,24).

Amen



